
4 ThPQ 151 (2003) 4-16 

WINFRIED HAUNERLAND 

Gedächtnis unserer Erlösung 
Die Liturgie als Ort der Erinnerung 

Nirgendwo anders wird der Glaube so sehr zur permanenten lebendigen Erinnerung wie 
in der Liturgie. Liturgie ist institutionalisiertes Gedächtnis. In den symbolischen Hand­
lungen, im Bekennen und Beten wird widerfahrenes Leid und geschenktes Heil gegenwär­
tig. Dass dieses Erinnern jedoch vielschichtige Dimensionen und Funktionen aufweist, ist 
zumeist nicht bewusst. Der Würzburger Professor für Liturgiewissenschaft und frühere 
Chefredakteur der Theologisch-praktischen Quartalschrift Dr. Winfried Haunerland ar­
beitet in seinem Beitrag diese Aspekte heraus und verknüpft sie auf erhellende Weise mit 
den wichtigen Erinnerungstheorien von Aleida und fan Assmann. (Redaktion) 

Als das Konzil von Trient in seiner 
22. Sitzung am 17. September 1562 die 
Lehre und die Kanones über das heilige 
Messopfer verabschiedete, verurteilte es 
unter anderem die Vorstellung, die 
Messfeier sei "ein bloßes Gedächtnis 
des am Kreuze vollzogenen Opfers" 1. 

Im zeitbedingten Kontext reformatori­
scher Angriffe gegen die Messopfer­
theologie interpretierte die Definition 
den Gedächtnisbegriff im Sinne subjek­
tiver oder rein mentaler Erinnerung 2. 

Erst im 20. Jahrhundert sollte sich'in der 
Theologie wieder ein gefüllterer Ge­
dächtnisbegriff durchsetzen, der auch 
vom 2. Vatikanischen Konzil aufgegrif­
fen wurde. Das eucharistische Gedächt­
nis des Todes und der Auferstehung 
Jesu konnte jetzt als dessen sakramenta­
le Vergegenwärtigung verstanden wer-

den. Mehrfach wird in diesem Sinn in 
lehramtlichen Texten der Gedächtnis­
charakter der Liturgie herausgestellt 
und nicht selten dabei die Eucharistie­
feier als "memoriale" bezeichneP. 
In einem weiteren Sinn wird man aller­
dings die Liturgie insgesamt als Ge­
dächtnis des Paschamysteriums und 
unserer Erlösung bezeichnen können4• 

Dabei ist die Liturgie nicht nur An­
lass zur subjektiven Erinnerung an die 
Heilstaten Gottes, sondern ein Ge­
schehen, in dem die Heilstaten selbst 
auf eine objektive Weise vergegenwär­
tigt werden. Ihr Gedächtnischarakter 
"kommt nicht schon dadurch zustande, 
dass die christliche Gemeinde dem von 
Gott gewirkten Heil eingedenk ist, son­
dern dass Gott durch die pneumatische 
Nähe des auferweckten Gekreuzigten in 

1 Can. 3: "Si quis dixerit, Missae sacrificium tantum esse laudis et gratiarum actionis, aut nudam com­
memorationem sacrificii in cruce peracti, non autem propitiatorium ... anathema sit" (DH 1753). 

2 Vgl. etwa Alexander Gerken, Theologie der Eucharistie. München 1973, 144. 
3 Vgl. zu "memoriale" und zur Eucharistie als Gedächtnisfeier insgesamt die Beobachtungen bei Win­

fried Haunerland, Die Eucharistie und ihre Wirkungen im Spiegel der Euchologie des Missale Roma­
num (LQF 71). Münster 1989, 199-205. 

4 Vgl. etwa Irmgard Pahl, Das Paschamysterium in seiner zentralen ~edeutung für die Gestalt christ­
licher Liturgie, in: .. L] 46 (1996), 71-93. - Die Formulierung der Uberschrift "Gedächtnis unserer 
Erlösung" ist die Ubersetzung des lateinischen Ausdrucks "redemptionis nostrae memoriale" im 
4. Hochgebetstext des Missale Romanum (Editio typica altera 1975,470; Editio typica tertia 2002, 595; 
vgl. Messbuch. Einsiedeln u. a. 1988,508). 



Haunerland/Gedächtnis unserer Erlösung 

der Liturgie des eschatologisch erneuer­
ten Bundes gedenkt"5. So ist das lob­
preisend-dankende Gedenken der fei­
ernden Gemeinde die liturgische Ge­
stalt, die durch das Gedenken Gottes 
zu jenem Gedächtnis wird, das Heil ver­
gegenwärtigt. Als anamnetisches Ge­
dächtnis unserer Erlösung vermittelt 
und bewirkt die Liturgie die "Gleichzei­
tigkeit der Feiernden zu den historisch 
vergangenen, aber auch zu den für die 
Zukunft verheißenen Heilstaten"6. Das 
anamnetische Gedächtnis steht aber 
dennoch in einem Zusammenhang mit 
individuellen und kollektiven Akten 
der Erinnerung. Die je eigene Geschich­
te wird in der Liturgie nämlich nicht 
ausgeklammert. Diese Geschichte aber 
ist alles andere als eine ungetrübte 
"Heilsgeschichte", sondern enthält im­
mer auch Enttäuschung, Schuld und 
Versagen. 
So geht es im Folgenden um das Ver­
hältnis des liturgischen Gedächtnisses 
zu einer humanen Erinnerungskultur. 
Dabei wird bei der Frage angesetzt, 
inwiefern die Liturgie - unbeschadet 
ihres sakramentalen Charakters - auch 
Ort der Erinnerung für die Kirche als 
Trägerin der Liturgie (1) und für die 
Teilnehmenden an der liturgischen Fei­
er (2) ist. Es wird sich dabei zeigen, dass 
die Fähigkeit zur mentalen Erinnerung 
Voraussetzung gerade auch der christ­
lichen Liturgie ist (3). Weil es aber hier 
nicht nur um innerweltliche Erinne­
rungsarbeit geht, sondern um das Ge-

5 

dächtnis der Erlösung, ermöglicht der 
christliche Gottesdienst, die eigene 
Schuld nicht zu verdrängen (4) und die 
Opfer nicht zu vergessen (5). 

1. Liturgie und kulturelles 
Gedächtnis 

Der Begriff kulturelles Gedächtnis ist in 
Deutschland vor allem durch die Arbei­
ten von Aleida und Jan Assmann be­
kannt geworden 7. Sie gehen dabei von 
der Beobachtung aus, dass es nicht 
nur jene Erinnerung gibt, die aus der 
Alltagskommunikation erwächst und 
mündlich weitergegeben wird, sondern 
dass darüber hinaus jede Gesellschaft 
noch eine andere Art des kollektiven 
Wissens hat, das für die Identität der 
Gruppe von besonderer Bedeutung ist. 
Auf die Alltagskommunikation bezieht 
sich das kommunikative Gedächtnis. "Sein 
wichtigstes Merkmal ist der beschränk­
te Zeithorizont. Es reicht in der Regel -
alle Untersuchungen der Oral History 
scheinen das zu bestätigen - nicht wei­
ter zurück als 80 bis (allerhöchstens) 100 
Jahre, also die biblischen 3-4 Generatio­
nen und das lateinische saeculum."8 
Diese Form des sozialen oder kollekti­
ven Gedächtnisses ist von daher einem 
großen Wandel unterworfen. Geschich­
te beschränkt sich hier weitgehend auf 
das, was biographisch erlebt und tra­
diert werden kann. Für das Selbstver­
ständnis einer Gruppe oder Gesellschaft 
reicht diese Form der Erinnerung aber 

5 Helmut Hoping, Gedenken und Erwarten. Zur Zeitstruktur christlicher Liturgie, in: LJ 50 (2000), 
180-194,186. - An diese wichtige Voraussetzung des liturgischen Gedächtnisses erinnert eindring­
lich auch Robert Wentz: "Herr, gedenke deines Bundes!" Ein Beitrag zum Verständnis liturgischer 
Anamnese, in: Heiliger Dienst 52 (1998), 203-219. 

6 Hans Bernhard Meyer, Art. "Anamnese V. Liturgisch", in: LThK' 1 (1993) 592f., 592. 
7 V gl. zur Einführung vor allem die summarischen Beiträge fan Assmann, Kollektives Gedächtnis und 

kulturelle Identität, in: Kultur und Gedächtnis. Hg. v. fan Assmann/Tonio Hölscher. Frankfurt am Main 
1988, 9-19; fan Assmann, Was ist das "kulturelle Gedächtnis"?, in: Ders., Religion und kulturelles 
Gedächtnis. Zehn Studien. München 2000, 11-44; dazu auch instruktiv Gunda Brüske, Die Liturgie als 
Ort des kulturellen Gedächtnisses. Anregungen für ein Gespräch zwischen Kulturwissenschaften 
und Liturgiewissenschaft, in: LJ 51 (2001), 151-17l. 

8 Assmann, Kollektives Gedächtnis, 11. 



6 

nicht aus. Notwendig sind offensicht­
lich objektivierte Formen der Erinne­
rung, die die Subjektivität und Un­
beständigkeit des kommunikativen Ge­
dächtnisses übersteigen. Diese für die 
Identität der Gruppe weit wichtigere 
Form der Erinnerung wird kulturelles 
Gedächtnis genannt. 
Im Gegensatz zum kommunikativen 
Gedächtnis hat das kulturelle Gedächt­
nis gerade keine Alltagsnähe, sondern 
eine gewisse Alltagsferne oder Alltags­
transzendenz. Dies zeigt sich vor allem 
in seinem Verhältnis zur Geschichte. 
Bleibt das kommunikative Gedächtnis 
immer auf die letzten 80 bis 100 Jahre 
bezogen, so kennt das kulturelle Ge­
dächtnis Fixpunkte in der Vergangen­
heit, die auch mit fortschreitender Ge­
schichte nicht weniger relevant er­
scheinen. "Diese Fixpunkte sind schick­
salhafte Ereignisse der Vergangenheit, 
deren Erinnerung durch kulturelle For­
mung (Texte, Riten, Denkmäler) und 
institutionalisierte Kommunikation (Re­
zitation, Begehung, Betrachtung) wach­
gehalten wird ... Im Fluss der Alltags­
kommunikation bilden solche Feste, 
Riten, Epen, Gedichte, Bilder usw. ,Zeit­
inseln', Inseln vollkommen anderer 
Zeitlichkeit beziehungsweise Zeitent­
hobenheit,"9. Das kulturelle Gedächtnis 
umfasst "den jeder Gesellschaft und je­
der Epoche eigentümlichen Bestand an 
Wiedergebrauchs-Texten, -Bildern und 

9 Assmann, Kollektives Gedächtnis, 12. 
10 Assmann, Kollektives Gedächtnis, 15. 

Haunerland/Gedächtnis unserer Erlösung 

-Riten ... , in deren ,Pflege' sie ihr Selbst­
bild stabilisiert und vermittelt, ein kol­
lektiv geteiltes Wissen vorzugsweise 

. (aber nicht ausschließlich) über die Ver­
gangenheit, auf das eine Gruppe ihr 
Bewusstsein von Einheit und Eigenart 
stützt" 10. Medien dieses kulturellen Ge­
dächtnisses sind also nicht nur kultu­
relle Texte, sondern auch Riten, Feste 
und Bräuche der Tradition. Sie ermögli­
chen es den Einzelnen, "dazuzuge­
hören, das heißt sich als Mitglied einer 
Gesellschaft im Sinne einer Lern-, Er­
innerungs- und Kulturgemeinschaft zu 
verwirklichen" 11. 

Insofern der Mensch ein soziales Wesen 
ist und zu seiner eigenen Identität nur 
im kommunikativen und kulturellen 
Kontext seiner sozialen Umwelt findet, 
antworten offensichtlich rituelle Voll­
züge und die Begehung von Festen auf 
eine sozial-anthropologische Grundprä­
gung des Menschen. Deshalb sind Ri­
ten, Feste und vorgegebene Bräuche Be­
standteile aller Religionsgemeinschaf­
ten beziehungsweise sich religiös ver­
stehender Gesellschaften. Konsequen­
terweise bilden sich auch in totalitären 
Staatsgebilden, die mit einem ganzheit­
lichen, quasireligiösen Anspruch auftre­
ten, nicht selten eigene Feste und Riten 
heraus, die als Medien des kulturel­
len Gedächtnisses dienen und die völ­
kische beziehungsweise nationale Iden­
tität stärken sollen 12. 

11 Assmann, Was ist das "kulturelle Gedächtnis"?, 20. - Im Anschluss an Aleida Assmann unterscheidet 
Jan Assmann in diesem Beitrag zwischen Funktions- und Speichergedächtnis, wobei das kollektive 
Bindungsgedächtnis (Funktionsgedächtnis) dem kulturellen Gedächtnis (Speichergedächtnis) ent­
gegengestellt wird, das auch "das Nichtinstrumentalisierbare, Häretische, Subversive, Abgespalte­
ne" (41) enthält. Der Horizont des Bindungsgedächtnisses ist dagegen "bestimmt von den gemein­
schaftsstiftenden Erinnerungsformeln und -figuren und von den Erinnerungsbedfufnissen einer 
klar definierten Wir-Identität. Im Rahmen des Bindungsgedächtnisses wird die Vergangenheit 
immer ,instrumentalisiert'''(38). Wir orientieren uns hier allerdings am weiteren Begriff des kulturel­
len Gedächtnisses, der auch das kollektive Bindungsgedächtnis einschließt. 

12 Vgl. beispielsweise Hansjakob Becker, Liturgie im Dienst der Macht. Nationalsozialistischer Totenkult 
als säkularisierte Paschafeier, in: "Totalitarismus" und "Politische Religionen". Konzepte des Dikta­
turvergleichs. Hg. v. Hans Maier/Michael Schäfer. Bd. 2 (Politik- und Kommunikationswissenschaft­
liehe Veröffentlichungen der Görres-Gesellschaft 17). Paderborn u. a. 1997,37-65. 



Hauneriand/Gedächtnis unserer Erlösung 

Schon aus einer kulturanthropologi­
schen oder auch religionswissenschaft­
lichen Perspektive ergibt sich somit eine 
relative Notwendigkeit der christlichen 
Feste und ihrer liturgischen Feiern. Sie 
sind Medien des kulturellen Gedächt­
nisses der christlichen Gemeinde. Frei­
lich sind damit nicht alle theologischen 
Dimensionen des christlichen Gottes­
dienstes ausgeschöpft. Doch zeigt sich 
bereits hier, dass die Identität der christ­
lichen Gemeinschaft und die christliche 
Identität der Einzelnen auf die Pflege 
und Tradierung dieses kulturellen Ge­
dächtnisses angewiesen sind. 
Natürlich kennt die Kirche auch andere 
Medien ihres kulturellen Gedächtnisses. 
Zuerst ist hier der Kanon ihrer heiligen 
Schriften zu nennen, die Bibel 13. Es dürf­
te dabei kein Zufall sein, dass gerade 
die gottesdienstliche Versammlung der 
ursprüngliche und maßgebliche Ort der 
Rezeption und öffentlichen Tradierung 
der später als kanonisch bezeichneten 
frühchristlichen Schriften ist 14. Damit 
soll der Eigenwert der schriftlichen 
Zeugnisse nicht bestritten und ihre eige­
ne (und eigenständige) Funktion für das 
kulturelle Gedächtnis nicht übersehen 
werden. Doch ist gerade die Rezitation 
der kanonischen Texte in der Versamm­
lung der Gemeinde eine wesentliche 
Weise, in der das kulturelle Gedächtnis 
lebendig bleibt. 
Neben Texten und Riten (Feste, Bräu­
che) hat Assmann auch ausdrücklich 
auf Denkmäler als Medien des kulturel­
len Gedächtnisses verwiesen. Die zahl­
reichen Kirchen, die häufig unüberseh-

7 

bar den Mittelpunkt der ·Städte und 
Dörfer bilden, aber auch abseits der Ort­
schaften stehen, sind solche Denkmäler, 
die für die Erinnerung der Gemein­
schaft wichtig sein können. Aber auch 
hier gilt, dass diese Kirchbauten nur 
sachgerecht verstanden werden, wenn 
im Blick bleibt, dass sie als Orte des Got­
tesdienstes errichtet wurden. Im Wei­
hegebet bei einer Kirchweihe kommt 
dies deutlich zum Ausdruck, wenn der 
Bischof spricht: "In festlicher Feier wei­
hen wir dir heute dieses Haus des Ge­
betes. Es soll dir für immer gehören und 
für uns ein Ort sein, an dem wir dich, 
unseren Vater, voll Liebe verehren, auf 
dein Wort hören und die Sakramente 
des Heiles feiern. Dieses Haus weist hin 
auf das Geheimnis der Kirche, die Chris­
tus in seinem Blute geheiligt hat" 15• 

So sind die Kirchbauten Medien des 
kulturellen Gedächtnisses zuerst durch 
die gottesdienstlichen Vollzüge, das Ge­
bet und die Verlesung der kanonischen 
Texte. Sie werden dadurch Sinnbild der 
kirchlichen Gemeinschaft, die sich we­
sentlich aus ihrer Beziehung zu Chris­
tus und seiner Hingabe am Kreuz ver­
steht. Dass solche Kirchen auch Jahre 
und Jahrhunderte nach dem letzten in 
ihnen gefeierten Gottesdienst noch als 
Denkmal kulturellen Gedächtnisses und 
damit als Gedächtnisstütze kirchlicher 
Identität verstanden werden, dürfte 
nicht unwesentlich damit zusammen­
hängen, dass sie an den lebendigen 
Glaubensvollzug "Gottesdienst" erin­
nern 16. Ähnliches wird man wohl auch 
von Andachtsbildern, Wegekreuzen und 

13 VgL dazu in diesem Heft den Beitrag von Gotifried Vanoni. 
14 VgL dazu etwa Winfried Haunerland, "Lebendig ist das Wort Gottes" (Hebr 4,12). Die Liturgie als Sitz 

im Leben der Schrift, in: ThPQ 149 (2001), 114-124, v. a. 114f (Lit.). 
15 Pontifikale für die Katholischen Bisti.\!ller des deutschen Sprachgebietes. Bd. IV. Die Weihe der Kir­

che und des Altares. Die Weihe der OIe (Handausgabe mit pastoralliturgischen Hinweisen. Hg. v. 
den Liturgischen Instituten Salzburg/Trier/Zürich). Freiburg/Basel/Wien 1994, 62 u. ö. 

16 Insofern ist es verständlich, wenn eine große Scheu besteht, nicht mehr notwendige Kirchen aufzu­
geben oder gar für eine andere Nutzung zur Verfügung zu stellen. 



8 

Wald- oder Feldkapellen sagen kön­
nen. Nicht selten findet sich ja dort eine 
Aufforderung, ein stilles Gebet zu spre­
chen. Selbst das leise gesprochene Va­
terunser ist aber bereits eine rituelle 
Handlung, die (auch) als Medium des 
kulturellen Gedächtnisses verstanden 
werden kann. 
Dieses kulturelle Gedächtnis der Kirche 
bezieht sich wesentlich auf die Heils­
taten Gottes, die sich am Volk Israel, 
durch Jesus von Nazareth und in der 
jungen Kirche ereignet haben. Von ih­
nen wird im Gottesdienst der Kirche 
immer wieder gesprochen, diese wer­
den in den liturgischen Feiern erinnert 
und sind der Kern der kirchlichen Feste. 
Es sind Ereignisse in der Geschichte, in 
denen nach dem Glauben der Kirche 
Gott selbst an seinem Volk gehandelt 
hat. Es sind Ereignisse göttlicher Begeg­
nung (Gnade), die auch für die Gemein­
schaft heute von identitätsstiftender Be­
deutung sind und deshalb nicht ver­
gessen werden dürfen. Insofern erweist 
sich die Liturgie als vorzüglicher Ort 
des kulturellen Gedächtnisses der Kir­
che. Kann sie aber auch Ort des kom­
munikativen Gedenkens sein? Anders 
gefragt: Ist in ihr auch Platz für jene 
Erinnerung, die sich in der Alltagskom­
munikation ereignet und die wesentlich 
vom subjektiven Erleben der einzelnen 
Glaubenden bestimmt ist? 

2. Liturgie als Ort kommunikativen 
Gedenkens 

Zu Recht wird immer wieder vor einer 
Liturgie gewarnt, die einen stark sub­
jektiven und individualistischen Cha­
rakter annimmt. Wenn der Gottesdienst 

Hauneriand/Gedächtnis unserer Erlösung 

Medium des kulturellen Gedächtnisses 
der Kirche ist, dann muss er eine Gestalt 
haben, die die Identität der ganzen 
Gemeinschaft zum Ausdruck bringen 
und stärken kann. Andererseits darf 
dies aber gerade nicht zu einer gottes­
dienstlichen Gestalt führen, bei der die 
Einzelnen und auch die konkret ver­
sammelte Gemeinde mit ihrer eigenen 
Geschichte und ihrem eigenen Erleben 
gleichsam ausgeschlossen sind. Dass 
der liturgische Ritus dafür keine kon­
kreten Texte vorgeben kann, ist nicht 
verwunderlich. Zu fragen ist aber, ob 
der Ritus dennoch zum Ausdruck 
bringt, dass auch die individuelle Er­
innerung im Gottesdienst ihre Berech­
tigung hat. 
Es zeigt sich sehr schnell: Neben und in 
dem rituellen Gedächtnis der Heilstaten 
Gottes ist auch in unserer Liturgie Platz 
für das individuelle Erinnern. Ein pro­
minentes Beispiel ist der Canon Roma­
nus, der über Jahrhunderte hinweg der 
einzige eucharistische Hochgebetstext 
innerhalb der römischen Liturgie war. 
An zwei Stellen soll der Priester den 
Vortrag des vorgeschriebenen Textes 
unterbrechen, nämlich beim Gedächtnis 
der Lebenden und beim Gedächtnis der 
Verstorbenen, und für jene still beten, 
für die er besonders beten will 17• Diese 
Gebetsunterbrechung ist zumindest ei­
ne Einladung, sich konkreter Menschen 
zu erinnern. Natürlich müssen dies 
nicht unbedingt Bekannte des Vorste­
hers sein, doch geht es hier auf jeden 
Fall um ein konkretes Beten für konkre­
te Personen. 
Diese Konkretheit ist auch angezielt 
beim Allgemeinen Gebet der Gläubi­
gen, den Fürbitten, die im Rahmen der 
nachkonziliaren Liturgiereform wieder 

17 Vg1. Missale Romanum 1975, 447: "Iungit manus et orat aliquantulum pro quibus orare intendit." -
Ebd. 454: "Iungit manus et orat aliquantulum pro iis defunctis, pro quibus orare intendit." Entspre­
chend auch Missale Romanum 2002, 572 bzw. 577. 



Haunerland/Gedächtnis unserer Erlösung 

zum regelmäßigen Bestandteil einer je­
den Messfeier geworden sind. Es gehört 
zu den erstaunlichen Entwicklungen 
der liturgischen Erneuerung, dass an 
vielen Orten ein großes Bemühen zu 
erkennen ist, die liturgischen Texte im 
engeren Sinn zu aktualisieren und zu 
konkretisieren, manchmal aber an den­
selben Orten gerade beim Allgemeinen 
Gebet der Gläubigen regelmäßig auf 
gedruckte Vorlagen zurückgegriffen 
und stereotype Formulierungen benutzt 
werden. Damit wird eine wichtige 
Chance ausgelassen, die Alltagserfah­
rungen der Menschen aufzugreifen und 
ihnen einen Widerhall im Gottesdienst 
zu geben. 

Die Pastorale Einführung in das Mess­
lektionar nennt ausdrücklich "kurze, 
angemessene und frei formulierte [!] 
Bitten" 18, die vom Diakon oder einem 
anderen Mitfeiernden vorzutragen sind. 
Immer wieder ist darauf hingewiesen 
worden, dass die Intentionsangaben 
möglichst aktuell und konkret gefasst 
sein sollten 19. Sollen die Fürbitten nicht 
nur ein weiterer allgemeiner Gebetstext 
neben anderen sein, dann müssen sie in 
einer Beziehung zu dem stehen, was die 
Menschen erleben, womit sie in ihrem 
Alltag direkt oder vermittelt durch die 
Medien konfrontiert werden. Worüber 
sie miteinander reden und was sie in 
ihren Gedanken beschäftigt, könnte viel 
häufiger hier einen adäquaten Aus­
druck finden. Fürbitten wären dann 
auch ein Ort, an dem das kommunikati­
ve Gedächtnis mitten im Gottesdienst 
zu seinem Recht kommen könnte und 
dabei - wie im Canon Romanus - hinge­
ordnet bliebe auf das Gedenken Gottes. 

18 PEM30. 

9 

Eine Handreichung formuliert im Blick auf die 
Fürbitten deutlich, einladend und ermutigend 
zugleich: "Zu nennen sind also aktuell disku­
tierte Themen und Ereignisse, die die Christen 
bewegen; eine Versammlung von Bischöfen, bei 
der wichtige Entscheidungen getroffen oder 
Aussagen gemacht werden, aber ebenso die 
Ermordung von Geistlichen irgendwo auf der 
Welt, durch die der Einsatz der Kirche zugunsten 
Benachteiligter schlaglichtartig aufleuchtet; eine 
Papstreise mit politisch bedeutsamen Begeg­
nungen, aber ebenso das unauffällige Wirken 
von Bischöfen, Priestern und Laien in der Glau­
bensverkündigung oder im Widerstand gegen 
Ungerechtigkeit unter Gewaltregimen ... " - "Es 
können Tagesereignisse der Weltpolitik genannt 
werden, Bemühungen um Frieden und Gerech­
tigkeit für alle, die Arbeitslosigkeit in den Indus­
trieländern und der Hunger in den Ländern der 
sogenannten Dritten Welt, soziale Probleme, al­
les, was von Mächtigen entschieden wird zum 
Wohl oder Wehe der von ihnen Abhängigen, und 
die von Kriegen und Katastrophen heimgesuch­
ten Menschen in der weiten Welt." - "Tag für Tag 
ist Elend um uns zu sehen, das wir nicht heilen 
können, und die Menschen, die wir darin sehen, 
sind damit nicht allein, sondern ihrer gibt es un­
zählige auf der Welt: die an Leib und Seele Kran­
ken, die Gescheiterten, aus der Bahn Geworfe­
nen, die Opfer ganz alltäglicher Gewalt in Fami­
lien und auf der Straße, die Opfer zerbrochener 
Beziehungen, gescheiterter Ehen, die Kleinen, 
Vergessenen und alle, die sich um andere bemü­
hen und sich einsetzen gegen Leid und Not... 
Natürlich ist immer wieder auch zu beten für die 
Verstorbenen und für die Hinterbliebenen."2o 

Stärker als im allgemeinen Bewusstsein 
präsent, enthält also die Liturgie durch­
aus einen Platz, auch das konkret er­
lebte Leiden zu erinnern und auszu­
sprechen. Vielleicht wäre es in diesem 
Zusammenhang für das Empfinden 
vieler Menschen hilfreich, wenn die ohn­
mächtige Klage einen größeren Platz 
im gottesdienstlichen Leben der Kirche 
bekommen könnte und das Leiden an 
der eigenen Erinnerung nicht sofort in 

19 Vgl. etwa Bruno Kleinheyer, Fürbitten - eine immer wieder neue Aufgabe, in: HlD 46 (1992), 128-144; 
174-194,18lf. 

20 Mit der Not der Welt vor Gott. Inhalte und Formen der Fürbitten. Deutsches Liturgisches Institut. 
Erarbeitet von Eduard Nagel (Pastoralliturgische Hilfen 11). Trier 1998, 29-31. 



10 

ein vertrauensvolles Bittgebet gewendet 
werden muss 2J • Wenn der Eindruck 
nicht täuscht, werden der Sinn der Kla­
ge und manche dazu ermutigende bibli­
sche Texte vor allem aus dem Buch der 
Psalmen nicht selten bei Gottesdiensten 
entdeckt, zu denen sich im Umfeld kon­
kreter Katastrophen häufig auch Men­
schen mit geringerer gottesdienstlicher 
Erfahrung versammeln. Die Klage bie­
tet die Möglichkeit, das erlittene Leid zu 
erinnern, ohne vorschnell mit dem Hin­
weis auf Gottes größere Zukunft die 
Trauer zu verdrängen. Sie nimmt ernst, 
dass der Mensch Zeit braucht, um seine 
Widerfahmisse zu verarbeiten. Indem 
aber die Klage an Gott selbst gerichtet 
wird oder zumindest eine Klage vor 
Gott ist, hält sie lebendig, dass die letz­
te Antwort auf unsere Fragen und die 
endgültige Überwindung des Leides al­
lein von Gott zu erwarten ist. Die Klage 
ist insofern immer schon offen für eine 
Weiterführung in einem Akt des Ver­
trauens und der Bitte. 

3. Dankbare Erinnerung als Ermög­
Hchung liturgischen Handeins 

Es wäre allerdings problematisch, wenn 
das kommunikative Gedächtnis nur im 
Blick auf die Defiziterfahrungen des 
Menschen bedeutsam wäre. Gerade für 
die Liturgie wird es sich als wichtig er­
weisen, dass der Mensch seine beglü­
ckenden Erfahrungen erinnert. An ers­
ter Stelle wird man hier sicher auf die 
Homilie verweisen müssen, in der ja 
das Wort Gottes und die Glaubensmys-

Haunerland/Gedächtnis unserer Erlösung 

terien so ausgelegt werden sollen, dass 
die Relevanz für das Leben der Glau­
benden erkennbar wird. Eine hilfreiche 
Deutung des heiligen Textes wird des­
halb nicht selten auch Deutungen der 
Lebenserfahrungen der versammelten 
Christen einschließen, anregen oder in 
Erinnerung rufen. Gerade im Blick auf 
individuelle Erfahrungen kann der Pre­
digt eine initiierende Rolle zukommen. 
Gelegentlich laden auch die liturgischen 
Texte selbst ein, positive Erfahrungen 
des eigenen Lebens zu erinnern. Im 
Messbuch ist vor allem an die Mess­
formulare "Zum Erntedank" und "Zur 
Danksagung" zu denkenll und an ein­
zelne Tagesgebete zur Auswahl 23. In 
den Texten für den abschließenden Se­
gen bei einer Tauffeier wird die glückli­
che Geburt der Kinder erwähnt, für die 
ihre Mütter (und Väter) danken24• Mehr­
fach wird auch dankbar die eigene Be­
rufung (vor allem in der Taufe) in Erin­
nerung gerufen. 
Das kommunikative Gedächtnis und 
die subjektive Erinnerung der Feiern­
den wird ohne Zweifel angesprochen, 
wenn es im Hochgebet zum Thema 
"Versöhnung" heißt: "Denn inmitten ei­
ner Menschheit, die gespalten und zer­
rissen ist, erfahren wir, dass du Bereit­
schaft zur Versöhnung schenkst. Dein 
Geist bewegt die Herzen, wenn Feinde 
wieder miteinander sprechen, Gegner 
sich die Hände reichen und Völker ei­
nen Weg zueinander suchen. Dein Werk 
ist es, wenn der Wille zum Frieden den 
Streit beendet, Verzeihung den Hass 
überwindet und Rache der Vergebung 

21 Vgl. hierzu etwa den Sammelband: Schweigen wäre gotteslästerlich. Die heilende Kraft der Klage. 
Hg. v. Georg Steins, Würzburg 2000. 

22 Vgl. Messbuch 1988, 1094fund 1109-1111. 
23 V gl. Messbuch 1988, 305-320. Bei diesen deutschen Eigentexten heißt es etwa in Nr. 14: "Du hast uns 

verschiedene Gaben geschenkt. Keinem gabst du alles - und keinem nichts. Jedem gibst du einen 
Teil" (Messbuch 1988, 309). Wer dieses Gebet nachdenkend mitvollzieht, wird angeregt, seine eige­
nen Charismen und die anderer zu erinnern. 

24 Vgl. Die Feier der Kindertaufe in den katholischen Bistümern des deutschen Sprachgebietes. Einsie­
deIn u.a. 1971 (Nachdruck 1977), 47-49, ebenso 70-72, auch 90. 



Haunerland/Gedächtnis unserer Erlösung 

weicht" 25. Diese Gebetsformulierungen 
verlangen es geradezu, dass sich die 
Einzelnen und die ganze gottesdienstli­
che Gemeinde fragen, wo sie denn diese 
Erfahrungen in ihrem Leben gemacht 
haben. 
Ein ähnlicher Impuls findet sich eben­
falls in einer Sonntagspräfation des 
Messbuches. Dort wird gebetet: " Denn 
in dir leben wir, in dir bewegen wir uns 
und sind wir. Jeden Tag erfahren wir 
aufs neue das Wirken deiner Güte" 26. 

Auch wenn der Text dann sofort auf 
den Heiligen Geist und dessen Wirken 
zu sprechen kommt, so verlangt doch 
der verständige Mitvollzug dieses Ge­
betes die persönliche Erinnerung: Wo 
erfahre ich denn in meinem Alltag das 
Wirken der göttlichen Gnade? 
So wird man sagen können: Vorherr­
schend ist in den liturgischen Texten 
zwar die Erinnerung an die Heilstaten 
Gottes in der Geschichte Israels, Jesu 
und der Kirche, doch manche Formulie­
rung ist durchaus offen für die Heilser­
fahrungen der Kirche und ihrer Glieder 
auch in der Gegenwart. 
Mitte und Höhepunkt des ganzen litur­
gischen Lebens der Kirche ist nun die 
Feier der Eucharistie. Sie ist wesentlich, 
was ihr Name sagt: Danksagung. Nur 
der Mensch, der danken kann, ist eu­
charistiefähig. Wer sein Leben selbst nur 
als sinnlos, leer und belastend empfin­
det - wofür soll dieser danken? Und 
wer meint, alles in seinem Leben aus 
eigener Kraft geschafft zu haben - wem 
soll dieser danken? Voraussetzung jedes 
Dankes ist deshalb die Erinnerung an 
das, was mir geschenkt ist. Die meisten 
Heilstaten Gottes, die in der Eucharis­
tiefeier gläubig bekannt werden und für 

11 

die in ihr gedankt wird, gehören nicht 
zur Erfahrungswelt der Einzelnen. Am 
ehesten kann noch der Dank für die 
Schöpfung, der auch Teil des eucharisti­
schen Dankes ist, in einen direkten 
Zusammenhang mit dem eigenen Le­
ben gebracht werden. Diese Verbindung 
aber ist wichtig. Denn nur wenn der 
Mensch entdeckt, dass vieles in seinem 
Leben verdankt und damit dankens­
wert ist, wird er auch fähig, die großen 
Taten Gottes zu preisen und ihm da­
für zu danken. Ohne die Fähigkeit und 
Bereitschaft zur Erinnerung ist der 
Mensch deshalb liturgieunfähig. 
Obgleich die Liturgie wesentlich Aus­
druck des kulturellen Gedächtnisses 
und - theologisch gesprochen - sakra­
mentale Vergegenwärtigung des Heils­
handelns Gottes in der Geschichte ist, 
ist es für die feiernden Menschen also 
nicht unwichtig, dass ihre eigenen bio­
graphischen Heilserfahrungen erinnert 
werden. Dies muss natürlich nicht not­
wendigerweise in der Feier der Liturgie 
selbst geschehen, kann aber durchaus 
zu deren spiritueller Erdung beitragen 
und die innere und fromme tätige Teil­
nahme erleichtern. Dass es etwa für die 
Danksagung der Eucharistie hilfreich 
sein kann, wenn die liturgischen The­
men durch konkrete Danksagungsmo­
tive angereichert werden, hatten die 
deutschen Bischöfe bereits 1970 in ihren 
Richtlinien für Gruppenmessen erkannt. 
Sie hatten konzediert, dass bei der 
Präfation nach dem Ruf "Erhebet die 
Herzen" - "Wir haben sie beim Herrn" 
"aktuelle Motive der Danksagung" aus­
gesprochen werden konnten, bevor der 
Zelebrant etwa mit den Worten fortfah­
ren sollte: "Für das alles und für alles, 

25 Fünf Hochgebete. Hochgebet zum Thema "Versöhnung". Hochgebete für Messfeiern mit Kindern. 
Studienausgabe für die Bistümer des deutschen Sprachgebietes mit einem Anhang: Hochgebet für 
Messfeiern mit Gehörlosen. Approbierter und konfirmierter Text. Hg. v. d. Liturgischen Instituten 
Salzburg, Trier und Zürich. Einsiedeln u.a. 1981, 11f. 

26 Messbuch 1988, 408. 



12 

was Gott durch Jesus Christus wirkt, 
lasst uns dem Herrn, unserem Gott, 
danken"27• In leicht modifizierter Form 
übernahm diese Anregung auch 1973 
das (römische) Direktorium für Kinder­
messen28• Solche Danksagungsmotive 
helfen erkennen, dass es nicht nur um 
die großen Heilsereignisse in der Ge­
schichte geht. Auch das Heil in der eige­
nen Biographie soll erinnert werden. 
Erst diese Fähigkeit zur kommunikati­
ven Erinnerung macht den Menschen 
fähig zum liturgischen Handeln. 

4. Schuldbekenntnis im Gedächtnis 
der Erlösung 

Ist die Fähigkeit zur Erinnerung einer­
seits die Voraussetzung für die Fähig­
keit zum liturgischen Akt, so erweist 
sich andererseits ebenso, dass der spezi­
fisch theologische Aspekt der Liturgie 
dem Menschen auch eine neue Fähig­
keit für die eigene Erinnerung eröffnen 
kann. Denn die Liturgie ist anamneti­
sche Vergegenwärtigung des Pascha­
mysteriums und lässt die Feiernden An­
teil erlangen am Erlösungshandeln Got­
tes. Wer wahrnimmt, dass Gott ihm hier 
mit seiner verzeihenden Liebe begeg­
net, wird frei, auch die dunklen Seiten 
seines eigenen Lebens in den Blick zu 
nehmen. Schuld und Sünde müssen 

Haunerland/Gedächtnis unserer Erlösung 

nicht verdrängt werden, sondern kön­
nen ehrlich erinnert und bekannt wer­
den. So ermöglicht gerade der im Got­
tesdienst sich immer wieder verdich­
tende Versöhnungswillen Gottes jene 
erinnernde Gewissenserforschung, die 
auf Selbsttäuschung und Lebenslügen 
verzichten kann. 
Eine solche nüchterne Erinnerung an 
das eigene Versagen wird sich beim 
Schuldbekenntnis der Messfeier kaum 
entfalten können. Bei der auch vom 
Messbuch geforderten kurzen Stille der 
Besinnung vor dem Schuldbekenntnis29 

geht es ja "nicht um eine Gewissens­
erforschung, der ein (Einzel-)Bekennt­
nis folgt, sondern um das Erwecken der 
Bußhaltung, aus der heraus der Einzel­
ne und die Gemeinde ihre (allgemei­
ne) Sündhaftigkeit ,anerkennen'" 30• Eine 
Gewissenserforschung ist ausdrücklich 
allerdings empfohlen am Beginn der 
Komplet31 • Sie ermöglicht, den vergan­
genen Tag noch einmal mit seinen Hö­
hen und Tiefen zu erinnern und ihn so­
mit in gewisser Weise aufzuarbeiten. 
Indem der Mensch dabei dann das erin­
nerte Versagen in die Hand Gottes ge­
ben kann, wird eine solche Gewissens­
erforschung geradezu zu einem schlaf­
fördernden Handeln32• 

Dass die ehrliche Erinnerung an die 
eigenen Sünden zum gläubigen Lebens-

27 Richtlinien der Deutschen Bischofskonferenz für Messfeiern kleiner Gruppen (Gruppenmessen), Nr. 
24, hier zit. nach: Die Messfeier - Dokumentensarnmlung. Auswahl für die Praxis (Arbeitshilfen 77). 
Bonn 1990 (8. Auf!. 2001), 163-172, 171. 

28 Vgl. Direktorium für Kindermessen, Nr. 22, hier zit. nach: Die Messfeier - Dokumentensarnmlung 
145-161, hier 151. Nach diesem Direktorium sgllen die Dankrnotive genannt werden, "bevor der 
Priester den Dialog der Präfation beginnt". Die Anderung geht auf eine Intervention Papst Pauls VI. 
zurück. Vgl. dazu Reiner Kaczynski, Direktorium und Hochgebetstexte für Messfeiern mit Kindern. 
EinArbeitsbericht, in: LJ 29 (1979), 157-175, hier 165. 

29 Vgl. AEM 23. 
30 Hans Bernhard Meyer, Der Bußakt der Messfeier. Möglichkeiten und Probleme, in: Gemeinde im Her­

renmahl. Zur Praxis der Messfeier. Hg. v. Theodor Maas-EwerdjKlemens Richter. FS Emil Joseph Len­
geling. 2. Auf!. Einsiedeln u. a. 1976,209-216, 210f. 

31 VgI.AES86. 
32 Vgl. Heinrich Rennings, Die Psychohygiene der Komplet. Kleiner Kommentar zum kirchlichen 

Nachtgebet, in: Ders., Gottesdienst im Geist des Konzils. Pastoralliturgische Beiträge zur Liturgie­
reform. In Verbindung mit dem Deutschen Liturgischen Institut hg. v. Martin Klöckener. 
Freiburg/Basel/Wien 1995, 210-231, hier 219-221. 



Hauneriand/Gedächtnis unserer Erlösung 

vollzug gehört und dass diese Erinne­
rung ihren sachlichen Halt in der ver­
söhnungsbereiten Zuwendung Gottes 
finden kann, wird im Sakrament der 
Buße am deutlichsten - stärker aber als 
in der isolierten Einzelbeichte in jenem 
entfalteten Ritus, der die Grundstruktur 
christlicher Umkehr und Versöhnung 
klarer erkennen lässt. Die "Gemein­
schaftliche Feier der Versöhnung mit 
Bekenntnis und Lossprechung der Ein­
zelnen" 33 zeigt, dass vor der Gewissens­
erforschung die Verkündigung des 
Wortes Gottes ihren Platz hat34• Die im 
Rituale vorgesehenen Schrifttexte35 sind 
dabei nur selten als Gewissensspiegel 
geeignet. Vielmehr enthalten sie einer­
seits den eindringlichen Ruf zur Um­
kehr und andererseits die ebenso ein­
dringliche Vergebungsbereitschaft Got­
tes. "Der Pönitent stellt sich unter den 
Richterspruch Gottes über die Sünde, 
wird sich dadurch seiner Sünde be­
wusst und gelangt zum Bekenntnis sei­
ner Schuld und der Heiligkeit Gottes; er 
hört zugleich das Evangelium von der 
unendlichen Güte und Barmherzigkeit 
des Vaters, der auch, ja gerade die Sün­
der annimmt und die Schuld vergibt, 
und kommt dadurch zur glaubenden 
Gewissheit der Verzeihung und zum 
Bekenntnis und Lobpreis des Erbar­
mens Gottes36.// Mag zur Motivierung 
der Gewissenserforschung der Aufruf 
zu Umkehr und Buße grundlegend sein, 
so dürfte die ja nicht nur informierende, 
sondern wirkmächtig proklamierende 
Verkündigung der "ein für allemal ge­
schehenen Versöhnung durch Leben, 

13 

Sterben und Auferstehung Christi// 37 die 
nüchterne Gewissenserforschung und 
das selbstkritische Bekenntnis erst er­
möglichen. Denn nur weil der Christ 
um seine Rettung bereits weiß und weil 
er sich der Gegenwart des rettenden 
Herrn und seiner Heilstat gewiss sein 
kann, muss er nicht auf die üblichen 
Entschuldigungsmechanismen zurück­
greifen oder zur eigenen Beruhigung 
den Schleier des Vergessens über das 
individuelle Versagen breiten. 
So erweist sich die Gegenwart des 
Herrn und die Vergegenwärtigung sei­
nes Versöhnungswerkes als ein tragfä­
higer Grund, auf dem Erinnerung mög­
lich bleibt, auch wenn sie Anlass zu 
Scham und Reue ist. Weil Vergebung 
der Sünden geglaubt werden darf, muss 
die Erinnerung nicht zu einem selbst­
quälerischen Akt werden, sondern kann 
vielmehr vertrauensvoll als Schritt auf 
dem Weg zur Befreiung erfahren wer­
den. 
Obwohl Sünde zuerst immer die Sünde 
des Einzelnen ist, kann es durchaus 
sinnvoll sein, dass sich auch Gemein­
schaften kritisch ihrer Geschichte stellen 
und im Vertrauen auf Gottes vergeben­
de Liebe sich zu den Schattenseiten und 
der gemeinsam zu verantwortenden 
Schuld bekennen. Insofern können Buß­
gottesdienste durchaus auch einen ei­
genständigen Charakter haben und da­
rin auch nicht durch die Einzelbeichte 
ersetzt werden. So wäre es durchaus 
sinnvoll, dass eine Pfarrgemeinde oder 
eine kirchliche Gruppe angesichts eines 
Jubiläums nicht nur dankbare Festgot-

33 Vgl. Die Feier der Buße nach dem neuen Rituale Romanum. Studienausgabe. Hg. v. d. Liturgischen 
Instituten Salzburg/Tier/Zürich. Einsiedeln u. a. 1974,35-47. 

34 Zwar kennt auch die Einzelbeichte eine (fakultative) Lesung aus der Heiligen Schrift. Doch geht die 
Gewissenserforschung hier dem gottesdienstlichen Geschehen voraus und wird somit zumindest 
aktuell nicht durch das verkündigte Wort Gottes motiviert. 

35 Vgl. Die Feier der Buße nach dem Rituale Romanum, 64-74 (Nr. 101-201). 
36 Reinhard Meßner, Feiern der Umkehr und Versöhnung, in: Ders./Reiner Knczynski, Sakramentliche Fei­

ern I/2 (GdK 7,2). Regensburg 1992, 9-240, 221. 
37 Meßner, Feiern der Umkehr und Versöhnung, 221. 



14 

tesdienste feiert, sondern in einer eige­
nen Feier sich auch der dunklen Seiten 
ihrer Geschichte erinnert. Solche Erin­
nerung wäre ein Akt des kommunikati­
ven Gedächtnisses, wenn hier gerade 
nicht nur von einer fernen Vergangen­
heit gesprochen wird, sondern nüchtern 
anerkannt wird, dass die eigene Ge­
schichte nicht nur eine Erfolgsgeschich­
te und nicht nur Heilsgeschichte war, 
sondern auch Unheilsgeschichte, in der 
durch das gemeinschaftlich zu verant­
wortende Versagen andere Menschen 
ausgegrenzt und ungerecht oder lieblos 
behandelt wurden. 
Einen anderen Charakter haben aller­
dings öffentliche Schuldbekenntnisse 
und damit die Erinnerungsakte, wenn 
es gerade nicht (nur) um Ereignisse der 
jüngeren Vergangenheit und der eige­
nen Lebensgeschichte geht. Das Schuld­
bekenntnis, das Papst Johannes Paul 11. 
am 12. März 2000 in Rom gesprochen 
hat, wollte ganz bewusst das Versagen 
der Kirche beziehungsweise ihrer Glie­
der in der (gesamten) Geschichte in 
den Blick nehmen. Der Mut zu einem 
solchen außergewöhnlichen Schritt er­
wächst natürlich auch aus dem Be­
wusstsein, dass die Kirche auf Gottes 
Vergebung angewiesen ist und auf diese 
Vergebung vertrauen kann. Ohne Zwei­
fel wollte der Papst hier einen Beitrag 
zum kulturellen Gedächtnis der kirchli­
chen Gemeinschaft leisten. Die Gebets-

38 Hier zit. nach: 

Hauneriand/Gedächtnis unserer Erlösung 

texte zeigen freilich deutlich, dass die 
Erinnerung und das Schuldbekenntnis 
im Dienst an der Zukunft stehen und 
die kirchliche Gemeinschaft in die 
Pflicht nehmen will. So lautete etwa das 
Gebet des Papstes bei dem "Schuldbe­
kenntnis im Verhältnis zu Israel": "Gott 
unserer Väter, du hast Abraham und 
seine Nachkommen auserwählt, deinen 
Namen zu den Völkern zu tragen: Wir 
sind zutiefst betrübt über das Verhalten 
aller, die im Laufe der Geschichte deine 
Söhne und Töchter leiden ließen. Wir 
bitten um Verzeihung und wollen uns 
dafür einsetzen, dass echte Brüderlich­
keit herrsche mit dem Volk des Bundes. 
Darum bitten wir durch Christus un­
seren Herrn."38 In dem Bekenntnis zum 
Einsatz für einen brüderlichen Umgang 
mit dem Volk Israel wird deutlich, dass 
es dem Papst offensichtlich um das 
so genannte Bindungsgedächtnis39 ging. 
Denn hier wird das geschichtliche Ge­
dächtnis spürbar für eine neue Praxis in 
Dienst genommen oder "instrumentali­
siert" 40. Das ist aber durchaus legitim 
und entspricht in der Sache der Buß­
praxis der einzelnen Christen, wenn das 
Bekenntnis des eigenen Versagens in 
den Vorsatz zur Besserung übergeführt 
wird. 
Das bewusst gewählte Beispiel aus dem 
"Schuldbekenntnis im Verhältnis zu Is­
rael" steht - wenn auch unausdrücklich 
- in einem engen Zusammenhang mit 

http://www.vatican.va/news_services I liturgy I documents I ns_lit_doc_20000312_prayer-day­
pardon~e.htrnl vorn 26. Oktober 2002. 

39 Siehe dazu oben Anm. 11 . 
... Ganz in diesem Sinn hat Papst Johannes Paul Il. auch bei der Stunde der Erinnerung in der Gedenk­

stätte Yad Vashem in Jerusalem am 23. März 2000 - hier allerdings konkret im Blick auf die Juden­
verfolgungen des Nationalsozialismus - gesagt: "Wir möchten uns erinnern. Wir möchten uns aber 
mit ~iner bestimmten Zielsetzung erinnern, nämlich um zu gewährleisten, dass das Böse nie mehr 
die Uberhand gewinnen wird, so wie es damals für Millionen unschuldiger Opfer des Nationalso­
zialismus der Fall war." Und: "Für uns bedeutet Erinnerung, für Frieden und Gerechtigkeit zu beten 
und uns dieser Sache zu verpflichten." Hier zit. nach: Jubiläumspilgerreise zu den Heiligen Stätten. 
Predigten und Ansprachen von Papst Johanne.!? Paul Il. bei der Feier zum Gedenken an Abraham 
und bei seinen Pilgerfahrten zum Berg Sinai in Agypten und ins Heilige Land im Jubiläumsjahr 2000 
(VAS 145). Bonn 2000, 52. 



Haunerland/Gedächtnis unserer Erlösung 

der Shoa und der Erinnerung an das 
himmelschreiende Verbrechen an den 
Juden zur Zeit des Nationalsozialismus. 
Wenn diese Erinnerung aber für die 
Zukunft Konsequenzen haben soll, 
dann muss sie Teil des kulturellen Ge­
dächtnisses sein oder werden und ist 
sicher nicht mit einem einmaligen und 
symbolträchtigen Akt erledigt 41 • Wie 
schwer freilich eine solche Erinnerung 
ist, zeigt eindringlich das römische Do­
kument "Wir gedenken: Eine Reflexion 
über die Shoa" von 199842• Berechtigt 
bleibt auch die Frage, wie eine solche 
Erinnerung einen festen Platz im kultu­
rellen Gedächtnis der Kirche und damit 
vermutlich auch in ihrem liturgischen 
Leben bekommen kann, ohne dass dies 
zu einer kalendarischen Pflichtübung 
wird. Im Kontext des Bindungsgedächt­
nisses wird Geschichte "instrumentali­
siert", aber von der Gedächtnisgemein­
schaft selbst, die sich durch diese Er­
innerung in die Pflicht nehmen will. 
Wenn jedoch die Kirche, aber auch an­
dere Gesellschaften die Erinnerung an 
die eigene Schuldgeschichte nicht selbst 
pflegen, werden sie damit rechnen müs­
sen, dass andere auf ihre Weise die ver­
drängte Geschichte zu ihren je eigenen 
Zwecken politisch instrumentalisieren. 
Auch insofern kann sich das bekannte 
Wort bewahrheiten: "Wer die Vergan­
genheit nicht kennt, den kann es die 
Zukunft kosten." 43 

15 

5. Gedenken der Opfer 

Mit diesem Blick auf die Zukunft derer, 
die sich erinnern, muss allerdings auch 
noch ein Blick auf die Opfer der Vergan­
genheit verbunden werden. Denn die 
Erinnerung an das eigene Versagen darf 
nicht zur Reinigung und Lossprechung 
der Täter auf Kosten der Opfer führen. 
Wie aber kann es eine Überwindung 
jener Schuld geben, die nicht an den 
Opfern wieder gutgemacht werden 
kann? Anders gefragt: Was hilft den 
Toten unser Gedenken? Bleibt nicht am 
Ende doch die Schuld der Vergangen­
heit als Last für die Zukunft? Rein in­
nerweltlich wird es keine befriedigen­
den Antworten auf diese Fragen geben 
können. Die Lösung dieser Fragen dür­
fen wir deshalb auch nicht von uns her 
erwarten. 
Genau hier kann wieder die Liturgie 
eine Dimension eröffnen, aus der he­
raus das erlittene Unrecht der Opfer 
nicht verdrängt werden muss und die 
Opfer nicht vergessen werden müssen. 
Vergegenwärtigt werden in der Liturgie 
nicht nur die Heilstaten der Vergangen­
heit. Die Liturgie ist zugleich Anamnese 
des noch ausstehenden eschatologi­
schen Heils. "Christliche Anamnese ist 
Erinnerung an die Zukunft, ist Antizi­
pation der Vollendung der Welt im 
Reich Gottes." 44 Wer in diesem Glauben 
Liturgie feiern kann, kann auch ver-

" Vgl. dazu etwa Stephan Wahle, "Wir möchten uns erinnern." Gedenkgottesdienste am 9. November, 
in: LJ 52 (2002), 46-58, hier 47. 

42 Vgl. dazu Franz D. Hubmann, Nach der römischen "Reflexion über die Shoa". Zum Dokument der 
Kommission für die Religiösen Beziehungen zu den Juden von 1998, in: ThPQ 147 (1999), 53-6l. 

43 Das Wort wird Reiner Kunze zugeschrieben, ein Beleg dafür konnte jedoch nicht gefunden werden. 
Geradezu das Gegenteil findet sich in seinem Gedicht "Gegenwart" (hier zit. nach Reiner Kunze, 
gedichte. Frankfurt am Main 2001,102) ausgesagt: 
"Was ich verwahre hinter schloß und siegel? / Keine konspiration nicht einmal/pornografie / 
Vergangenheit, tochter / Sie zu kennen kann / die Zu~.unft kosten." 

44 Reinhard Meßner, Die Kirche an der Wende zum neuen Aon. Vorüberlegungen zu einer Theologie der 
eucharistischen Anamnese, in: Die Glaubwürdigkeit christlicher Kirchen. Auf dem Weg ins 3. Jahr­
tausend. FS Lothar Lies. Hg. v. Silvia Hell. Innsbruck/Wien 2000, 209-238, 222. 



16 

trauensvoll der Toten und aller Opfer 
gedenken, denen innerweltlich keine 
Gerechtigkeit mehr zuteil werden kann. 
Sich der Opfer des Unrechts, der Sünde 
und des menschlichen Versagens zu er­
innern, ist im Kontext der Liturgie mehr 
als ein säkularer Totenkult. Es gibt ih­
nen nicht nur - für eine begrenzte Zeit -
einen Platz im Gedächtnis der Leben­
den. Es empfiehlt sie vielmehr in das 
Gedächtnis Gottes, der mit seiner Ver­
heißung dafür steht, dass die Gewalt 
und der Terror, das Unrecht und die 
Sünde nicht das letzte Wort behalten 
werden. 
Die liturgische Antizipation der escha­
tologischen Vollendung wird den Fei­
ernden zum Unterpfand, dass auch die, 
die in ihrem Leben zu kurz gekommen 
sind, Anteil erlangen werden am "Reich 
der Wahrheit und des Lebens, ... der 
Heiligkeit und der Gnade, ... der Ge­
rechtigkeit, der Liebe und des Frie­
dens"45. Gott, der sich in der Vergangen­
heit als Herr über Leben und Tod er­
wiesen hat, wird auch den Opfern die­
ser Welt Gerechtigkeit widerfahren las­
sen. flOhne die Hoffnung auf jenen 
Gott, der nie aufhört, seine Geschöpfe 
mit Namen zu nennen, ist das namentli­
che Totengedächtnis bloße Klage und 
Anklage, ein ungetrösteter Ruf in die 
Stille der Namenlosigkeit."46 Ja mehr 
noch: Ohne den Glauben an einen Gott, 
der auch das Unrecht der Vergangen­
heit überwinden kann, wäre die stän-

Haunerland/Gedächtnis unserer Erlösung 

dige Erinnerung an die Opfer in der 
Gefahr, diese Opfer für die Ziele der 
Nachgeborenen zu instrumentalisieren 
und sie zu verzwecken. Das Vertrauen 
auf den Gott, der auch für die schon 
Gestorbenen noch eine Zukunft berei­
tet, erlaubt aber, sowohl sich der Opfer 
des eigenen Weges als auch der Opfer 
vergangenen Unrechts zu erinnern und 
sie der Barmherzigkeit und größeren 
Gerechtigkeit Gottes anzuvertrauen. So 
wird das Gedenken der Menschen zum 
Hoffnungszeichen dafür, dass bei Gott 
die Opfer der Geschichte und alle Toten 
nicht vergessen sind, sondern er ihrer 
gedenkt 47. 

*** 
Auch wenn säkulares und christliches 
Erinnern gemeinsame Züge haben, so 
wird doch deutlich, dass der jeweili­
ge Kontext das Erinnern selbst noch 
einmal prägt. Gerade das Gedächtnis 
der Toten lässt das Spezifikum christli­
cher Erinnerung aufscheinen. Allersee­
len und Volkstrauertag unterscheiden 
sich, weil Gebet und weltliche Gedächt­
nisrede unterschiedliche Adressaten ha­
ben. Kann letztere nur die Lebenden be­
schwören und in die Pflicht nehmen, so 
baut das Gebet auf den, dessen Macht 
stärker ist als die Mächte dieser Welt. 
Die Zusage seiner heilschaffenden Ge­
genwart steht deshalb nicht im Gegen­
satz zu einer humanen Erinnerungskul­
tur, sondern gibt dieser einen letzten 
Grund, der tragen kann. 

45 Präfation vom Christkönigssonntag, in: Messbuch 1988, 263. .. 
4' Dorothea Sattler, Gedächtnis der Toten in der Feier der Eucharistie. Systematisch-theologische Uber­

legungen aus ökumenischer Perspektive, in: Die Glaubwürdigkeit christlicher Kirchen, 239-257, 257. 
47 Vgl. auch Hoping, Gedenken und Erwarten, 193: "Da aus unserer ,anamnetischen Solidarität' allein 

noch keine Erlösung erwächst, hängt diese im letzten von der memoria Dei, seiner Selbstvergegen­
wärtigung ab." 


